
LA CHARTE DE VENISE EN QUESTION.S / 20 octobre 2025 

Leveau.p@wanadoo.fr 1 

AUTHENTICITÉ, MÉMOIRE, VÉRITÉ : 
Que conserve-t-on vraiment ? 

 
Pierre Leveau, PhD Philosophie 

 

Résumé 
Faut-il réécrire la Charte de Venise ou rester fidèle à ses principes ? On défend la seconde 

hypothèse dans cette conférence, où l’on montre que les concepts qu’elle nous lègue suffisent à 
combler ses lacunes. On analyse pour cela les notions de « patrimoine culturel », de « monument 
historique » et « d’authenticité », en commentant son préambule, puis ses articles 1, 5, 7, 8 et 11. 
On se demande aussi comment les Vénitiens, qui luttent contre le surtourisme, réécriraient la 
Charte si on le leur demandait et l’on conclut, de façon aporétique, que l’intégration de cette 
communauté humaine au patrimoine culturel de sa ville transformerait ses monuments historiques 
en consommables d’un patrimoine culturel immatériel – ce qui semble inacceptable. On montre 
ainsi que le problème posé par la révision de la Charte consiste à y intégrer le « 5ième C » des 
communautés promu par l’UNESCO, sans effacer la frontière entre le PCM et le PCI – ce qui paraît 
difficile. 

 
 

 

 
Table des matières 

 

Introduction ......................................... 1 
1.1. La filiation inversée ............................ 3 
1.2. La requalification sociale ................... 6 

Conclusion partielle 1 .......................... 8 
2.1. Les monuments historiques .............. 9 
2.2. La richesse de l’authenticité ............ 13 

Conclusion partielle 2 ........................ 16 
3.1. Le tout et les parties ......................... 16 
3.2. Thésée à Venise ................................ 19 

Conclusion ........................................ 23 
BIBLIOGRAPHIE ....................................... 24 
Contact .................................................... 25 

 
 

Introduction 
[ DIAPO 1] Je vous remercie de m’avoir 

invité à ce cycle de conférences sur la révision de 
la Charte de Venise… Car nous ne sommes plus 
au 20ème siècle et les questions de la durabilité, 
de l’économie du patrimoine, des reconstitutions 
intégrales et des communautés patrimoniales se 
posent sans que la Charte y réponde, si bien 
qu’elle peut sembler lacunaire. [ DIAPO 2] La 
question est alors de savoir s’il faut faire table 
rase du passé et formuler une nouvelle théorie – 
ou s’il vaut mieux rester fidèle à l’ancienne et 
ajouter ou réécrire certains articles. Entre 
conservatisme et aggiornamento, il s’agit aussi 
de savoir comment fonctionnent les sciences.  



LA CHARTE DE VENISE EN QUESTION.S / 20 octobre 2025 

Leveau.p@wanadoo.fr 2 

Mon propos consistera plus simplement à commenter les articles 1, 5, 7 et 8 de la Charte 
pour expliquer que l’approche 
« méréologique » des monuments qu’elle 
propose suffit à répondre aux questions 
qu’elle pose. [ DIAPO 3] Je précise que la 
« méréologie » est la théorie logique du 
rapport entre un tout et ses parties, mais que 
j’utiliserai ce terme en un sens lâche, pour 
étudier les relations que la Charte établit 
entre ces notions dans le champ du 
patrimoine. Je ne « déconstruirai » pas les 
concepts qu’elle utilise, mais les 
« démonterai » plutôt en admettant – après 
ses rédacteurs – que les monuments 
historiques sont des « tout » composés de 
« parties ». L’exercice vous donnera l’occasion de « penser la restauration au 21ème siècle » – car 
c’est à vous de le faire, non aux philosophes qui s’en tiennent à raisonner et à questionner. 

 
 
 

[ DIAPO 4] Je commenterai pour cela le Préambule du texte et quelques articles, en 
analysant les notions de « patrimoine 
culturel », de « monument historique » et 
« d’authenticité ». J’illustrerai mon propos 
par quelques exemples – empruntés à la 
Charte elle-même, au Portail Saint Anne de 
Notre-Dame, au fac-similé des Noces de 
Cana et à la ville de Venise enfin – tout en 
me référant à d’autres textes. Mon propos 
sera un peu long et je vous demande 
d’excuser aussi les formules parfois 
cavalières que j’utiliserai pour citer les 
auteurs. J’ajoute que la question qui m’a 
guidé dans cette conférence fut celle de 
savoir comment les Vénitiens, qui luttent 
contre le surtourisme, réécriraient la Charte si on le leur demandait. 

 
 
 

[ DIAPO 5] Sans « divulgâcher » 
ma conclusion aporétique, je peux déjà 
vous dire que la lecture « méréologique » 
que j’engage me conduit à adopter une 
position plus « conservatrice » que 
« révolutionnaire » dans le débat qui 
oppose les partisans de la réécriture de la 
Charte à ceux de sa mise à jour. Il me 
semble en effet que les outils conceptuels 
qu’elle nous lègue suffisent à combler ses 
lacunes. Mais ma lecture 
« conservatrice » n’est pas moins critique, 
car sa lettre contient au moins une erreur, 
que je corrige immédiatement…  

 
 



LA CHARTE DE VENISE EN QUESTION.S / 20 octobre 2025 

Leveau.p@wanadoo.fr 3 

1.1. La filiation inversée 
[ DIAPO 6] C’est un raccourci 

historiographique facile à corriger et 
d’autant plus intéressant que l’on peut en 
déduire une définition paradoxale du 
« patrimoine ». Cet imbroglio se trouve 
dans le Préambule de la Charte, dont je 
vous lis un extrait – lui-même raccourcit :  

« Chargées d'un message spirituel du 

passé, les œuvres monumentales des 

peuples demeurent dans la vie présente 

le témoignage vivant de leurs traditions 

séculaires. L'humanité […] les considère 

comme un patrimoine commun et se 

reconnaît solidairement responsable de 

leur sauvegarde vis-à-vis des générations futures. […] En donnant une première forme (aux) 

principes (qui) doivent présider à (leur) conservation), la Charte d'Athènes de 1931 a contribué 

au développement d'un vaste mouvement international, qui s'est notamment traduit dans 

l'activité de l'ICOM, de l'UNESCO et de (l’ICCROM). »  
 

Je remarque déjà que la Charte 
définit le « patrimoine » comme un bien 
commun, hérité du passé, conservé 
pour être transmis aux générations 
futures. [ DIAPO 7] C’est la définition 
que l’UNESCO en donne depuis 2008. 
Elle n’est pas dans la Convention de 
1972 sur la protection du patrimoine 
naturel et culturel, mais a l’avantage 
d’être immédiatement compréhensible. 
Elle suit en effet la flèche du temps, 
sinon le bon sens, orienté du passé 
vers l’avenir et fait autorité depuis que 
l’Organisation l’a adoptée. On la répète 
depuis machinalement, sans se 
demander si elle définit correctement son objet – car rien ne dit qu’elle soit vrai. 

 
Le raccourci sur lequel je veux 

attirer votre attention se trouve à la fin 
du Préambule. [ DIAPO 8] Les 
rédacteurs se réfèrent à la « Charte 
d’Athènes de 1931 » en nous disant 
qu’ils ont hérité de ce document, qui 
serait donc leur « patrimoine 
commun ». Ce n’est pas faux, car 
l’ICOMOS, l’ICOM et l’UNESCO ont 
effectivement hérité du legs de l’Office 
International des Musées – créé en 
1926 à l’époque de la SDN, où il existait 
déjà une Commission internationale 
des monuments historiques, que l’on 
peut rétrospectivement considérer 
comme l’ancêtre de l’organisation actuelle. La généalogie de la Charte est donc vraie, à un détail 
près, qui permet de définir le patrimoine comme un régime d’historicité différent de celui qu’on vient 
d’évoquer. 

 



LA CHARTE DE VENISE EN QUESTION.S / 20 octobre 2025 

Leveau.p@wanadoo.fr 4 

J’emprunte le concept de 
« régime d’historicité » à François 
Hartog et je m’en explique. La « Charte 
d’Athènes de 1931 » évoquée dans le 
préambule n’existe pas en réalité. 
[ DIAPO 9] L’Office international des 
Musées organisa bien en 1931 à 
Athènes sa 2e conférence internationale 
consacrée à la conservation des 
monuments, après celle de Rome en 
1930 sur les peintures – avant celle de 
Madrid sur la muséographie et celle du 
Caire sur les fouilles. Ces 4 conférences 
produisirent des « Actes » et des 
« Conclusions », qui firent l’objet de 
résolutions et de recommandations, mais pas de « Charte ». L’occurrence du terme dans celle de 
Venise s’explique rétrospectivement, par les polémiques qui opposèrent les architectes défenseurs 
de l’ancienneté et les urbanistes partisans de la modernité, avant et après-guerre. Ses rédacteurs 
inventèrent ce document en 1964, pour contrecarrer l’influence de la Charte du Congrès 
International d’Architecture Moderne emmené par Le Corbusier.  

 
[ DIAPO 10] Je rappelle en 

effet que le CIAM organisa son 4e 
Congrès à Athènes en 1933, l’année 
même où l’OIM publia les actes de la 
conférence tenue en 1931 dans cette 
ville. Aucune « Charte » ne fut 
cependant promulguée à l’époque, à 
l’exception de la Carta del Restauro 
adoptée par l’Italie en 1932, sur 
proposition de Gustavo Giovannoni, 
lors de la rénovation de Rome voulue 
par Mussolini. L’architecte présenta 
sans doute son projet à l’OIM en 
1931, mais on n’en trouve aucune 
trace dans les archives de 
l’institution. C’est en réalité Le Corbusier qui inventa l’expression de « Charte d’Athènes » en 1941 
puis 1943, c’est-à-dire a posteriori, dans un manifeste publié sous l’occupation, où il mit à jour les 
conclusions du 4e Congrès, dont il revendiqua la paternité en 1957. La référence à la pseudo-
charte d’Athènes dans celle de Venise s’explique historiquement par cette querelle d’architectes 
des années 30. 

Ce fait n’est cependant pas anecdotique, car on peut en déduire une définition paradoxale 
du patrimoine. Si l’on ne trouve en 
effet aucune trace de l’expression 
dans les archives de l’OIM, tandis 
qu’elle apparaît en 1964 dans le 
préambule de la Charte de Venise, on 
peut se demander si ses rédacteurs 
n’ont pas inventé cette référence pour 
légitimer leur entreprise. C’est 
d’ailleurs ce que fit Le Corbusier en 
1957, lorsqu’il mit à jour le travail du 4e 
Congrès de 1933. Il capta un héritage 
d’avant-guerre pour se présenter 
après-guerre comme l’héritier d’une 
tradition d’avant-garde. Les 
rédacteurs de la Charte de Venise 



LA CHARTE DE VENISE EN QUESTION.S / 20 octobre 2025 

Leveau.p@wanadoo.fr 5 

firent de même 8 ans plus tard, en inscrivant leurs travaux à la suite de ceux lancés par l’OIM à 
Athènes en 1931, pour se présenter comme les héritiers de ce projet historique. [ DIAPO 11]  

 
Convenons donc que les 2 « Chartes d’Athènes » n’existent pas, sinon de façon 

rétrospective, car leurs inventions ne datent pas de 1931 ou de 1933, mais de 1957 et 1965. Elles 
font cependant partie du 
patrimoine culturel de l’ICOMOS et 
du CIAM et permettent de définir 
ce concept. La notion de 
« patrimoine » ne désigne ici ni un 
ensemble d’objets ni une catégorie 
juridique, mais un régime 
d’historicité spécifiquement distinct 
de l’histoire et de la mémoire. 
[ DIAPO 12] Il diffère en effet de 
cette dernière, qui est subjective et 
partisane, car l’auteur du récit est 
aussi acteur de l’évènement ; mais 
il diffère simultanément de 
l’histoire objective et impartiale, où 
le passé est définitivement séparé 
du présent, car il inverse symboliquement le rapport de filiation entre les 3 parties du temps.  

 
J’insiste sur ce point capital. [ DIAPO 13] Les sciences de la vie nous ont appris que les 

enfants héritent génétiquement de leurs parents et que la transmission va toujours du passé vers 
l’avenir, suivant la flèche du temps. Juridiquement, les descendants héritent plus souvent des biens 
de leurs ascendants que l’inverse, même si un décès prématuré peut inverser cet ordre, contingent 
et non nécessaire comme celui de la nature. Le bon sens en conclut que la transmission 
patrimoniale suit la flèche du temps et que les générations présentes héritent du legs du passé, 
qu’ils transmettent ensuite aux générations futures. C’est d’ailleurs la définition qu’en donne 
l’UNESCO. Mais le cas de la Charte 
d’Athènes montre que l’on peut 
renverser cet ordre, en attribuant 
rétrospectivement à ses 
prédécesseurs des objectifs qui 
sont en réalité les nôtres, pour 
justifier nos décisions ou nos 
projets. 

Cette lecture rétrospective de 
l’histoire ne retient du passé que ce 
qui intéresse l’avenir. Elle inverse 
ainsi la flèche du temps, en faisant 
du récit sur le premier le sous-
produit du second : on ne va plus du 
passé – considéré comme une 
totalité close – vers l’avenir, mais à 
rebours de l’avenir vers le passé, pour le recomposer. Je renvoie à Bergson sur ce point. Ce régime 
d’historicité, radicalement distinct de l’histoire et de la mémoire, permet de choisir ses ancêtres et 
de s’en proclamer les héritiers. Il procède par filiation inversée, au sens où ce sont les ascendants 
qui héritent alors symboliquement des intentions de leurs descendants. Il prend le bon sens à 
contre-pied en renversant la flèche du temps et construit ainsi des récits légitimant, qui dotent leurs 
auteurs d’un patrimoine et d’une généalogie ad hoc. Ce biais historiographique est souvent critiqué 
par les historiens – comme David Lowenthal.  

 



LA CHARTE DE VENISE EN QUESTION.S / 20 octobre 2025 

Leveau.p@wanadoo.fr 6 

L’exemple le plus célèbre en France est sans doute celui de « nos ancêtres les Gaulois ».  
[ DIAPO 14] On se souvient que Napoléon III fouilla Alésia en 1861 pour donner au peuple français 
d’autres ancêtres que les Francs et solder son héritage germanique avant la guerre de 1870 contre 
la Prusse. Vercingétorix-le-
résistant succéda ainsi à Clovis-le-
converti dans notre roman 
national. Sachant que le 1er 
Congrès international des 
architectes et techniciens des 
monuments historiques eut lieu à 
Paris en 1957 – l’année même où 
Le Corbusier republia sa Charte 
d’Athènes – on peut imaginer que 
les rédacteurs de celle de Venise 
voulurent se référer à la 
Conférence de 1931 sur la 
conservation des monuments pour 
relancer après-guerre la 
polémique des anciens et des 
modernes. C’est pourquoi ils choisirent cet ancêtre lors de leur 2e Congrès en 1964 et l’offrirent en 
dot à l’ICOMOS qui naquit l’année suivante. Suivant cette hypothèse, le mythe fondateur de 
l’institution est un récit patrimonial qui procède par filiation inversée ; je renvoie aux travaux de 
Jean Davallon sur ce point. 

 

1.2. La requalification sociale 
L’instrumentalisation politique de la mémoire et de l’histoire suffit-elle pour autant à 

expliquer les récits patrimoniaux ? L’article 5 de la Charte répond négativement à cette question. 
Je me permets donc de vous le lire, pour en déduire une 3e définition du patrimoine : [ DIAPO 15] 

« Article 5. La conservation 

des monuments est toujours 

favorisée par l'affectation de 

ceux-ci à une fonction utile à 

la société ; une telle 

affectation est donc 

souhaitable, mais elle ne 

peut altérer l'ordonnance ou 

le décor des édifices. C'est 

dans ces limites […] que l'on 

peut autoriser les 

aménagements exigés par 

l'évolution des usages et des 

coutumes. » 

 
La conservation des monuments dépend selon cet article de leur utilité sociale, c’est-à-dire 

de nos « usages » et non d’une décision politique. Le principe sur lequel les rédacteurs de la Charte 
fondent leur hypothèse consiste à admettre que les sociétés évoluent dans le temps et ne 
conservent que ce qui leur est utile. Appliquer ce postulat évolutionniste aux monuments les conduit 
à dire qu’on ne les conserve que si on parvient à les réaffecter, c’est-à-dire à leur donner une 
nouvelle fonction qui répond à nos besoins. Ils nous seront alors utiles et nous les protègeront pour 
les transmettre aux générations futures, qui hériteront du même problème. L’article 5 affirme ainsi 
que la volonté politique et la protection juridique des monuments sont des conditions nécessaires, 
mais pas suffisantes à leur conservation. Leur existence dans le temps, leur fonction et leur identité, 
dépendent finalement de leur utilité sociale.  

Les rédacteurs de la Charte ont tiré une autre conséquence de ce principe : si les sociétés 
ne conservent que ce qui leur est utile, il faut les autoriser non seulement à « réaffecter », mais 
aussi à « réaménager » les monuments. L’article 5 donne ainsi aux architectes du patrimoine le 



LA CHARTE DE VENISE EN QUESTION.S / 20 octobre 2025 

Leveau.p@wanadoo.fr 7 

moyen de parvenir au but que la Charte leur assigne : il subordonne les « réaffectations » et les 
« réaménagements », c’est-à-dire les changements de fonctions et les modifications induites, à la 
conservation de ces biens. 

 
[ DIAPO 16] Ontologiquement, cette conséquence oblige cependant à relativiser leur 

identité à l’usage que ces 
sociétés en font à une époque 
donnée. Je rappelle que 
l’identité, la nature ou 
l’essence d’une chose se 
définit habituellement par son 
genre et sa différence 
spécifique, qui est son attribut 
principal ou sa fonction propre. 
Celle-ci suffit en effet à la 
distinguer des objets du même 
genre et constitue son 
« identité spécifique ». Mais 
un monument réaffecté, qui 
change de fonction, n’a plus 
dans ces conditions la même 
identité, même s’il conserve toutes ses parties matérielles – qui sont seulement réaménagées.  

 
 

[ DIAPO 17] Cette 
conséquence ontologique a 
conduit les théoriciens à 
proposer une 3e définition du 
patrimoine. Ce n’est plus le legs 
du passé ou un régime 
d’historicité – mais le produit 
d’un double processus de 
requalification, à la fois juridique 
et social – appelé 
« patrimonialisation » – qui 
change le statut et la fonction 
des objets auxquels il s’applique. 

 
 
 
 
[ DIAPO 18] Soit, par exemple, le Château de Versailles, c’est-à-dire l’ancienne demeure 

du Roi Louis XIV, fréquemment 
réaménagée durant la 
Monarchie, qui devint un musée 
sous la République et la 
Restauration, tout en restant un 
lieu de pouvoir, finalement inscrit 
sur la liste des Monuments 
historiques protégés par la loi de 
1913. L’ancien « domaine du 
roi » – considéré comme sa 
propriété privée par opposition 
au « domaine royal » – est 
devenu un bien de la nation à la 
Révolution, puis un « patrimoine 
national » et un Établissement 



LA CHARTE DE VENISE EN QUESTION.S / 20 octobre 2025 

Leveau.p@wanadoo.fr 8 

public aujourd’hui. Cet exemple, simplifié pour les besoins de l’exposé, montre que le classement 
d’un bâtiment au titre de monument historique change son statut et lui donne une nouvelle fonction, 
éventuellement incompatible avec celle qui le définissait auparavant. Le Château de Versailles 
n’est plus une résidence royale, mais un témoin du passé qui sert la culture et l’éducation, 
l’économie, le tourisme et le rayonnement de la France à l’étranger. Ses Petites Écuries accueillent, 
comme vous le savez, les ateliers de restauration du C2RMF. La réaffectation de ces bâtiments 
est le « contre-don » de la République à la Monarchie, c’est-à-dire le prix qu’elle dut payer pour 
s’approprier son legs de façon, non seulement administrative et juridique, mais aussi sociale. Je 
renvoie au livre de Jean-Pierre Babelon et André Chastel sur ce point, ainsi qu’aux travaux de 
Jean-Michel Leniaud et de Dominique Poulot. 

 

Conclusion partielle 1 
[ DIAPO 19] Permettez-moi aussi de résumer mon propos à ce point de mon exposé. Je 

vous ai présenté 3 définitions du patrimoine : 
 

• d’abord comme legs du passé aux générations présentes et avenir, 

• puis comme régime d’historicité procédant par filiation inversée et 

• enfin comme objet d’une double requalification juridique et sociale. 
 

Les 2 dernières définitions sont complémentaires et fonctionnent sur le modèle du don et du 
contre-don de Marcel Mauss, qui 
inspira à Jean Davallon le titre de 
son ouvrage. Mais elles s’avèrent 
incompatibles avec la 1ière, dont 
elles renversent paradoxalement 
les termes, à rebours du bon sens 
et de la définition adoptée par 
l’UNESCO en 2008. On peut donc 
se demander laquelle est vraie, 
c’est-à-dire ce qu’est le 
« patrimoine » et ce que l’on 
conserve vraiment. Je me garde de 
répondre à ce stade, où j’attire 
seulement votre attention sur le fait 
que les biens patrimonialisés ne 
changent pas d’identité selon la 1ière, tandis qu’ils en ont plusieurs suivant les 2 autres, où elle 
dépend de nos usages. 

 
Notez que j’aurais pu mobiliser le concept de « traduction » pour décrire ce processus, car il 

désigne – en sociologie – les transmissions qui s’accompagnent de transactions. C’est justement 
le cas de celles qui se font par 
filiation inversée, puisque les 
héritiers n’acceptent le legs du 
passé qu’à condition de pouvoir le 
requalifier, c’est-à-dire de le 
réaffecter en lui imposant une 
fonction qui correspond à leurs 
besoins. Cette réaffectation fait 
l’objet de négociations entre ses 
ayants droit, chacun renonçant à 
une exigence pour en satisfaire 
une autre, jusqu’à ce que tous 
s’entendent sur les conditions de 
leur héritage. Les transmissions 
patrimoniales, qui procèdent par 
filiation inversée, sont en ce sens 



LA CHARTE DE VENISE EN QUESTION.S / 20 octobre 2025 

Leveau.p@wanadoo.fr 9 

des « traductions » qui changent la nature et la fonction des objets dont elles prétendent garantir 
l’authenticité. [ DIAPO 20] Le problème est alors de savoir si ce terme a encore un sens. Faut-il 
restaurer leur fonction et leur identité initiale ? Ou en conserver toutes les traces, sans l’identifier à 
aucune ? Je reviendrai sur ce point lorsque je définirai le concept d’authenticité. 

 
 

2.1. Les monuments historiques 
Mais permettez-moi avant de revenir à la Charte pour analyser le concept de « monument 

historique », car le problème vient peut-être du fait que cette notion et celles d’« édifice » et de 
« patrimoine » ne sont pas 
synonymes. [ DIAPO 21] Elle en 
donne les définitions suivantes… 

« Article 1. [Je cite] La notion de 

monument historique comprend la 

création architecturale isolée aussi 

bien que le site urbain ou rural qui 

porte témoignage d'une civilisation 

particulière, d'une évolution 

significative ou d'un événement 

historique. Elle s'étend non 

seulement aux grandes créations 

mais aussi aux œuvres modestes qui 

ont acquis avec le temps une 

signification culturelle. »  

 
 
Le problème que pose ce concept consiste à savoir comment un « monument », c’est-à-dire 

un objet qui a des parties spatiales, peut être qualifié d’« historique » et témoigner d’un évènement 
ou d’une époque passée, comme s’il avait aussi des parties temporelles. Je voudrais introduire 
quelques concepts philosophiques pour préciser ma façon de l’aborder. [ DIAPO 22] Un objet peut 
être composé de parties spatiales – 
comme l’est une chose – ou de 
parties temporelles, comme un 
évènement – soit des 2. Appelons 
« endurants » ceux qui n’ont que 
des parties spatiales et 
« perdurants » ceux qui n’ont que 
des parties temporelles. Une table, 
un bâtiment ou un outil sont par 
exemple des endurants – tandis 
qu’une journée, une performance 
ou une époque sont des 
perdurants. Mais ils peuvent aussi 
se composer des 2 et s’appellent 
alors des « continuants » : un 
« continuant » est un objet composé de parties spatiales et temporelles, qui endure des accidents 
et perdure dans le temps. Le Château de Versailles – la cathédrale Notre-Dame de Paris ou La 
Joconde – sont par exemple des continuants. 

 



LA CHARTE DE VENISE EN QUESTION.S / 20 octobre 2025 

Leveau.p@wanadoo.fr 10 

Ces distinctions permettent de reformuler la définition donnée dans l’article 1 de la façon 
suivante : un « monument historique » est un continuant qui fonctionne sémiotiquement lorsque 
ses parties spatiales renvoient à ses parties temporelles. Elles en témoignent et la question est 
alors de savoir comment. [ DIAPO 23] Notez aussi que l’article 1 nous apprend quelle fonction la 
patrimonialisation ajoute aux monuments qui ont 
perdu la leur. C’est une fonction symbolique, qui 
consiste à « porter témoignage » – selon 
l’expression de la Charte – et qui fait d’eux des 
signes ou des symboles : des sémaphores, 
« porteurs de sens », disait Krzysztof Pomian. 
C’est finalement ce qui distingue cette catégorie 
d’objet et les bâtiments, qui sont réductibles à 
leurs composantes et à leur fonction matérielle. 
Un « monument historique » est un symbole. 
Son classement entérine la perte de sa fonction initiale, mais lui en donne une autre en échange – 
en contre-don – qui consiste à fonctionner symboliquement, c’est-à-dire à se référer à autre chose 
que lui-même, comme un signe. Ses parties spatiales renvoient alors aux parties temporelles d’une 
époque révolue. C’est ainsi que le Château de Versailles, qui est un lieu de pouvoir, devint un lieu 
de mémoire et un « monument national ». 

 
[ DIAPO 24] J’en viens maintenant à la question de savoir comment « activer » cette fonction 

symbolique. Sachant que le passé 
n’existe plus, la réponse la plus 
« logique » consiste à dire que nous 
relions leurs parties spatiales à celles qui 
les ont précédées dans le temps, en 
faisant un raisonnement dont nous ne 
sommes pas toujours conscients. Nous 
interprétons leur composition actuelle 
comme autant de traits stylistiques 
caractéristiques d’une époque donnée. 
L’objet nous y renvoie et fonctionne 
comme un signe, un symbole : il s’y réfère 
et connecte, sur la base de cette 
interprétation, ses parties spatiales aux parties temporelles d’un lointain passé.  

 
[ DIAPO 25] Charles Sanders Peirce appelle ce type d’inférence une « abduction », pour la 

distinguer de la déduction et de 
l’induction. Sommairement : un 
fait étant donné, on cherche une 
règle qui permet de conjecturer sa 
cause. On constate par exemple 
que le sol est mouillé ; sachant 
que la pluie à cet effet, on 
suppose qu’il a plu ; mais ce 
phénomène pourrait avoir une 
autre cause. La conclusion de ce 
type de raisonnement est donc 
seulement probable – à la 
différence de la déduction – et il 
n’établit pas de loi – 
contrairement à l’induction. Elle 
permet seulement de formuler 
une hypothèse sur un cas particulier, comme le font les enquêteurs ou les détectives.  C’est le 
mode de pensée privilégié des archéologues et des conservateurs-restaurateurs. L’abduction nous 
guide dans la vie quotidienne et explique notre compréhension des « monuments historiques » 
ainsi que leur fonctionnement sémiotique. 



LA CHARTE DE VENISE EN QUESTION.S / 20 octobre 2025 

Leveau.p@wanadoo.fr 11 

 
[ DIAPO 26] Elle connecte 

leurs parties spatiales à des 
parties temporelles comme des 
effets à leur cause et en fait ainsi 
un legs qui porte « témoignage » 
du passé, selon l’expression de 
la Charte. J’insiste cependant sur 
un point essentiel : le signe ainsi 
constitué n’est pas dyadique, 
c’est-à-dire composé de 2 
éléments – l’un signifiant l’autre – 
mais triadique, car il en 
comprend 3 – le 3ième étant la 
règle d’interprétation qui permet 
de saisir par abduction sa 
référence, c’est-à-dire l’objet que 
désigne le signe. Peirce appelle cet élément un « interprétant » ; mais ce n’est ni un individu ni une 
subjectivité ; c’est plutôt une loi, un code linguistique ou culturel permettant d’interpréter un fait. 

 
[ DIAPO 27] Un objet n’est en ce sens un signe que si on sait le décoder et le faire 

fonctionner sémiotiquement. Sinon, ce n’est qu’une chose. C’est aussi vrai des monuments 
historiques, qui n’ont une « signification culturelle », et ne livrent leur témoignage qu’à ceux qui 
savent les interpréter culturellement. Les règles d’interprétation qui leur donnent de la valeur ne 
sont pas seulement physiques, mais aussi esthétiques, historiques, ethnologiques ou religieuses, 
etc. Les philosophes disent que ces nouvelles qualités « surviennent » sur les choses qui leur 
servent de supports matériels et en sont les signes. Je précise ce point, car il permet de 
comprendre ce qu’est le « patrimoine » et comment il peut chevaucher les monuments ou les 
œuvres. On dit qu’un objet (B) « survient » sur un autre (A) à 3 conditions : 

 

 1- l’existence de l’un dépend de celle de l’autre : (B) ne peut exister sans (A) ; 

 2- (B) ne se réduit pas à (A), car il a des propriétés que celui-ci n’a pas, même si… 

 3- ses propriétés covarient avec les siennes – toute modification de (A) pouvant entraîner 
une variation de (B). 

 
La survenance se définit 

ainsi par la dépendance, 
l’irréductibilité et la covariance. Je 
renvoie aux travaux de Roger 
Pouivet sur ce point. Cette relation 
permet de comprendre le lien qui 
existe entre le patrimoine et les 
biens culturels en général. Ils sont 
physiquement identiques, car le 
bien patrimonialisé ne diffère 
matériellement pas du bien 
culturel qui existe avant lui. Son 
existence dépend de la sienne, 
mais ne s’y réduit pas, car il 
possède, après sa 
patrimonialisation, des propriétés, 
un statut et une fonction, que son support n’a pas. Le « monument » devient « historique » et 
« porte témoignage » des civilisations passées lorsque des parties temporelles surviennent 
symboliquement, par abduction, sur ses parties spatiales et s’y ajoutent pour former un tout, qu’on 
appelle le « patrimoine ». Ce nouvel objet (B) coïncide avec le bien culturel (A), car ils partagent le 
même support physique. Mais ils n’ont pas la même « composition méréologique », car ils n’ont 
pas les mêmes parties temporelles et ne fonctionnent pas de la même façon. Celles de (B) ne se 



LA CHARTE DE VENISE EN QUESTION.S / 20 octobre 2025 

Leveau.p@wanadoo.fr 12 

réduisent pas à celles de (A), mais covarient avec elles. L’ajout ou la suppression d’une partie 
physique peut modifier l’ordre ou le nombre des parties temporelles et l’on peut dire que le 
patrimoine « survient » sur le bien culturel. Ils coïncident spatialement, car ils ont le même support 
matériel, mais ne sont pas identiques. [ DIAPO 28]  

 
Permettez-moi d’illustrer mon propos par un exemple, qui pose aussi la question de 

l’authenticité du patrimoine. Intéressons-nous à un détail du portail Saint-Anne de Notre-Dame de 
Paris. Les historiens d’art ont remarqué que la représentation de la Vierge à l’enfant, qui trône sous 
le dais au centre du tympan, est de style roman. Mais son attitude hiératique et les petits plis de sa 
robe sont d’inspiration gréco-byzantine et tranchent avec le gothique primitif de l’ensemble de 
l’édifice. Ils ont par suite supposé que ce fait pouvait s’expliquer par le réemploi d’une partie du 
portail « réalisé 50 ans plus tôt pour l’ancienne église Saint-Étienne ». La Vierge à l’enfant daterait 
alors du 11e siècle, tandis que le portail fut monté au 12e siècle. L’examen de ses jointures et 
d’autres sources archéologiques confirme cette hypothèse. Je prends cet exemple pour attirer 
votre attention sur les 2 étapes du raisonnement des experts. La 1re est iconographique et consiste 
à percevoir des ressemblances entre des représentations, des images et des objets. Elle conduit 
les historiens à supposer que la partie centrale du tympan est de style roman, en raisonnant par 
analogie sur la base de similitudes apparentes. Le signe qu’ils interprètent ainsi est une « icône » 
– une image – dans la terminologie 
de Pierce. Mais comparaison n’est 
pas raison et la 2e étape consiste en 
revanche à chercher la cause de ce 
fait, alors considéré comme un 
« indice ». Les archéologues ont 
alors raisonné par abduction et non 
plus par analogie, en croisant 
différentes sources. Sachant que le 
style roman est caractéristique du XIe 
siècle, alors que le gothique est 
apparu au suivant, ils ont conjecturé 
la nature et la date des causes dont 
on observe encore aujourd’hui les 
effets. C’est probablement un 
réemploi fréquent dans le bâtiment et encore plus dans l’art sacré, c’est-à-dire un « spolia ». Je 
renvoie aux travaux d’Erlande Brandenburg et de Jacques Thirion sur le sujet. 

 
[ DIAPO 29] J’ajoute que 

cet exemple montre que les 
parties spatiales d’un même 
édifice peuvent témoigner de 
différentes époques et qu’il 
convient donc de distinguer le 
patrimoine et les biens culturels 
pour éviter les faux témoignages. 
Je m’en explique, pour poser la 
question de leur authenticité. Les 
notions de « patrimoine culturel » 
et de « bien culturel » ne sont pas 
synonymes, car les premiers 
sont produits par une double 
requalification, à la différence 
des seconds. Les biens culturels 
existent avant et indépendamment du patrimoine, alors que l’inverse n’est pas vrai, ces derniers 
résultants de la patrimonialisation des premiers, qui sont leur base de survenance. Le patrimoine 
culturel survient sur les biens culturels, mais ne s’y réduit pas et on peut le qualifier d’« objet 
social » pour marquer cette différence. Cette distinction explique aussi qu’un « vrai » bien culturel 
puisse être un « faux » patrimoine, ces notions n’étant pas synonymes. Parce que les 



LA CHARTE DE VENISE EN QUESTION.S / 20 octobre 2025 

Leveau.p@wanadoo.fr 13 

ressemblances sont trompeuses et qu’un indice n’est pas une preuve, un expert peut fausser par 
erreur le témoignage d’un vrai patrimoine en l’interprétant de façon erronée. Une œuvre peut aussi 
être authentique, tout en étant celle d’un faussaire : de faux Vermeer sont de vrais Meegeren. On 
peut enfin patrimonialiser un pastiche ou un fac-similé, comme le Saint Marcel du trumeau central 
du portail Saint-Anne, qui est un vrai Geoffroy-Dechaume, mais un faux patrimoine gothique. 

 

2.2. La richesse de l’authenticité 
[ DIAPO 30] Ces quelques remarques 

obligent à s’interroger sur l’authenticité du 
patrimoine. L’est-il vraiment, s’il est requalifié et 
ne fonctionne plus aujourd’hui comme hier ? 
Change-t-il d’identité ? Que conservons-nous 
vraiment et quel crédit accorder par ailleurs à une 
Charte qui prétend garantir l’authenticité des 
biens culturels, mais s’invente des ancêtres ? 
Qu’est-ce qui distingue la « vérité » et 
l’« authenticité », au sens patrimonial du terme ? 
Notons – avant de répondre – que le 1ier terme 
n’apparaît pas dans la Charte et qu’il n’existe que 2 occurrences du 2de, l’une dans son Préambule, 
qui la présente comme une « richesse » et l’autre à l’article 9, où le terme s’applique aux 
documents.  

 
[ DIAPO 31] Ces 2 occurrences sont 

d’autant plus éclairantes qu’elles sont 
différentes. Je les cite :  

« Préambule : L'humanité […] (qui…) 

considère (les œuvres monumentales) comme 

un patrimoine commun […] se doit de les 

transmettre dans toute la richesse de leur 

authenticité. [J’abrège volontairement] 
Article 9. La restauration […]se fonde sur le 

respect de la substance ancienne (du 

monument) et (sur des) documents 

authentiques. Elle s'arrête là où commence 

l'hypothèse… » [ 
 

On sait que Françoise 
Choay a critiqué le premier usage 
du terme appliqué aux 
monuments, mais admis le 
second, qui qualifie les 
documents – tandis que les 
rédacteurs de la Charte estiment 
que le concept change de sens 
d’un domaine à l’autre, mais reste 
cohérent. Leur idée semble être la 
suivante. [ DIAPO 32] L’article 9 
demande aux maîtres d’œuvre 
des chantiers de restauration de 
constituer un dossier pour justifier 
historiquement et culturellement 
leur projet. Une partie de cette 
documentation porte sur l’état actuel et passé du monument et sert à évaluer l’intérêt de leur 
proposition. Cette documentation est « authentique », selon l’article 9, si elle est conforme aux faits 
historiques établis suivant une procédure de vérification qui répond aux exigences de la 
communauté scientifique mentionnée à l’article 2 de la Charte. L’authenticité de la documentation 



LA CHARTE DE VENISE EN QUESTION.S / 20 octobre 2025 

Leveau.p@wanadoo.fr 14 

dépend en ce sens de sa conformité à des faits et à une procédure, c’est-à-dire de sa vérité, celle-
ci se définissant traditionnellement par l’accord avec la réalité. Ce critère ne peut cependant pas 
s’appliquer salva veritate aux monuments historiques, selon la Charte. Son Préambule stipule en 
effet qu’ils doivent témoigner de toute l’histoire de leur transmission et pas seulement d’une partie, 
aussi importante soit-elle. Leur authenticité ne peut donc pas s’établir en comparant leur état à un 
autre, comme c’est le cas des documents. Elle demande d’examiner leur succession dans le 
temps, c’est-à-dire un processus de transmission – un perdurant – plutôt que ses produits 
successifs – des endurants. C’est pourquoi l’authenticité des monuments est plus « riche » que 
celle des documents, selon la Charte. Elle comprend en effet toutes les strates, périodes ou styles 
depuis leurs productions à leurs réceptions. C’est cette diversité qui fait sa « richesse ». 

 
Permettez-moi de clarifier 

ce point en me référant à Nelson 
Goodman qui distingue 2 
critères d’authenticités. 
[ DIAPO 33] Il remarqua en 
effet que certaines œuvres 
peuvent être reproduites sans 
que leurs copies soient des 
faux, tandis que la reproduction 
d’autres sont des contrefaçons. 
Un nouvel exemplaire du Don 
Quichotte de Cervantes reste 
son œuvre, parce qu’il contient 
exactement les mêmes signes 
qu’elle, tandis qu’une 
reproduction de La Joconde 
n’est pas de Léonard, car elle n’est pas de sa main. Le critère d’authenticité est « notationnel » 
dans le 1ier cas, où l’œuvre est « authentique » si elle est conforme à celle autorisée par l’auteur – 
ce que l’on peut prouver en comparant simplement 2 exemplaires. Il est en revanche « historique » 
dans le 2d, où elle ne l’est que si elle est effectivement de lui – ce qu’on doit prouver en retraçant 
l’histoire de sa transmission, depuis sa production jusqu’à sa réception. L’authenticité dépend de 
la conformité dans le 1ier cas, mais de sa traçabilité dans le 2d. Goodman qualifie d’« allographe » 
celles qui sont authentiques au 1ier sens du terme et d’« autographes » celle qui le sont au 2d, si 
bien que le concept d’authenticité peut alors s’appliquer aux monuments et pas seulement aux 
documents, en 2 sens différents contrairement à ce que dit Françoise Choay. 

 
[ DIAPO 34] Les rédacteurs de la Charte soulignent ce changement de sens du concept 

lorsqu’ils parlent de sa « richesse ». Les œuvres dont on hérite ne sont pas authentiques parce 
que leur état actuel est conforme à celui d’origine ou à un autre, mais parce qu’on peut retracer 
toutes les étapes de leur 
transmission, depuis notre 
époque jusqu’à l’auteur 
auquel on les attribue. Les 
« documents authentiques » 
qui retracent cette histoire 
doivent non seulement 
établir des faits, mais 
expliquer les 
transformations de l’objet, 
dont les états successifs 
sont autant d’indices ou 
d’effets dont il s’agit de 
conjecturer les causes. Un 
bâtiment peut totalement 
changer de fonction au cours 
du temps et 1 de ses parties 



LA CHARTE DE VENISE EN QUESTION.S / 20 octobre 2025 

Leveau.p@wanadoo.fr 15 

peut être réemployée dans d’autres. La documentation du dossier de restauration doit formuler les 
règles d’interprétation des indices qui permettent de reconstituer son témoignage. Elles seront 
d’autant plus nombreuses et variées que le monument aura subi de réaffectations ou de 
réaménagements. Mais cette « diversité » fait sa « richesse » selon la Charte, qui anticipe sur la 
formule de l’UNESCO reprise en 1994 dans le Document de Nara sur l’authenticité, qui distingue 
en Annexe les 2 sens du concept. 

 
[ DIAPO 35] Cette distinction explique aussi l’allusion que l’article 11 de la Charte fait au 

principe d’unité de style de Viollet-le-Duc. Celui-ci le considérait comme une règle souple – « de 
Lesbos » ou Cobra – c’est-à-
dire comme un principe 
casuiste dont les exceptions 
mettent en évidence les 
particularités des 
monuments. Les rédacteurs 
de la Charte formulent les 
mêmes restrictions que son 
inventeur à son encontre. 
J’ajoute à cela que son 
application aveugle confond 
les 2 sens du concept 
d’authenticité que l’on vient 
de distinguer. Ramener à 
l’unité le style d’un 
monument qui en a plusieurs 
peut se faire de différentes 
façons. On peut inventer 1 nouveau style, comme synthèse « syncrétique » des précédents – ou 
considérer que l’un d’eux est authentique et éliminer les autres comme « apocryphes ». Mais on 
réduira ainsi sa diversité, sa « richesse », en conformant le style du tout à celui d’une de ses parties 
temporelles, strates ou époque de son histoire matérielle, que son état actuel ne permettra plus de 
retracer. On appauvrira son témoignage, en le limitant à 1 seul moment et son authenticité ne sera 
plus alors autographe, car il ne témoignera pas des étapes successives de sa transmission, mais 
allographe et fondée sur la conformité à un état déterminé. On fera un contre-sens, en réduisant 
un monument à un document et en croyant évaluer ainsi son authenticité « patrimoniale », qui 
dépend en réalité de sa traçabilité. Pour éviter cette confusion, les rédacteurs de la Charte ont 
logiquement proposé de réserver le critère d’authenticité allographique aux documents et celui 
d’authenticité autographique au patrimoine. 

 
[ DIAPO 36] Je termine 

ce point en proposant une 
définition plus opérationnelle 
du critère d’authenticité fondée 
sur la traçabilité, inspirée de la 
norme européenne de 2019 
qui introduit la notion de 
« degré ». La définition qu’elle 
propose ne convient pas, car 
elle réduit l’évaluation du 
« bien » à une comparaison 
entre son état actuel et 
« l’identité qui lui est 
attribuée ». Sachant que les 
rédacteurs de la Charte ont 
écarté l’hypothèse 
comparatiste, mais que celle 
de « degré d’authenticité » est opérationnelle, je vous en propose une autre formulation qui 
mobilise la notion d’« indice ». Si un monument est d’autant plus authentique qu’il compte de signes 



LA CHARTE DE VENISE EN QUESTION.S / 20 octobre 2025 

Leveau.p@wanadoo.fr 16 

permettant de retracer les étapes de son histoire matérielle, son degré d’authenticité sera 
proportionnel à leur nombre et à la fiabilité de leurs règles d’interprétation. Il dépend de ces 2 
données et non d’une seule, puisque les faits dont il témoigne s’interprètent par abduction en liant 
leurs composantes spatiales à leurs partie temporelles, par des règles connectant des effets à 
leurs causes. Le nombre d’indices et le volume de la documentation qui les interprète seront 
d’autant plus importants que l’histoire de la transmission du bien fut compliquée. Son « degré 
d’authenticité » pourrait ainsi se mesurer – pour autant que cette idée ait un sens. 

 

Conclusion partielle 2 
Mais je n’approfondis pas ce point et résume plutôt mon propos. [ DIAPO 37] J’ai rappelé 

que les monuments sont « historiques » 
parce qu’ils ont des parties spatiales – 
qui endurent des accidents – et des 
parties temporelles, qui perdurent dans 
le temps. Ni endurants ni perdurants, ce 
sont des « continuants », qu’on ne peut 
réduire à des objets spatio-temporels, 
car ils inversent sémiotiquement la 
flèche du temps. Leurs parties 
temporelles sont connectées à leurs 
composantes spatiales par abduction, 
sur la base d’indices et de règles 
d’interprétation. Ces dernières sont 
formulées dans la documentation du 
monument, qui est « authentique » si elle est conforme au fait historique, c’est-à-dire « vraie » au 
sens traditionnel du terme. Ces règles de correspondance et de connexion entre leurs parties 
spatiales et leurs composantes temporelles – c’est-à-dire entre l’état présent et les causes passés 
– sont le média qui relie le signe à sa signification. Cette documentation est son « interprétant » 
peircien, que l’on présente parfois dans des « centres d’interprétation » séparés des objets. Le 
critère d’authenticité des documents n’est cependant pas celui des monuments, selon la Charte, 
car il est notationnel et allographes, non autographe. Ce dernier est historique : le degré 
d’authenticité d’un monument est proportionnel au nombre et à la variété des indices qui permettent 
de retracer l’histoire de sa transmission. Il est d’autant plus élevé qu’ils seront différents et 
formeront un faisceau cohérent et interconnecté de signes probants. C’est pourquoi la Charte 
s’intéresse moins au concept d’authenticité qu’à sa « richesse », qui a 2 composantes : l’une 
indicielle, dont dépend le degré d’authenticité du monument – et l’autre documentaire, qui fournit 
les règles d’interprétation des indices. C’est finalement la diversité de ces données qui fait la 
« richesse de l’authenticité », tout en constituant le faisceau de preuves croisées qui mesure son 
degré. 

 

3.1. Le tout et les parties  
[ DIAPO 38] J’en viens maintenant à la 3eme et dernière partie de mon propos, en attirant 

votre attention sur le nombre relativement important d’occurrences des termes de « tout » et de 
« partie » dans la Charte : 8 pour la 1re notion et 13 pour la 2de – en comptant celles d’« ensemble » 
et d’« élément ». Ce fait explique l’approche « méréologique » des monuments que j’ai proposée 
en les définissant comme des touts composés de parties spatiales et temporelles. J’ai déjà expliqué 
comment on les construit et je voudrais maintenant montrer comment on peut aussi les 
déconstruire en séparant ces parties, suivant les articles 7 et 8 de la Charte, que je cite :  



LA CHARTE DE VENISE EN QUESTION.S / 20 octobre 2025 

Leveau.p@wanadoo.fr 17 

Article 7. : Le monument est inséparable de l'histoire dont il est le témoin et du milieu où il se 

situe. En conséquence le déplacement de tout ou partie d'un monument ne peut être toléré que 

lorsque la sauvegarde du 

monument l'exige ou que des 

raisons d'un grand intérêt 

national ou international le 

justifient. [On peut penser aux 
temples d’Abou-Simbel] 
Article 8. : Les éléments de 

sculpture, de peinture ou de 

décoration qui font partie 

intégrante du monument ne 

peuvent en être séparés que 

lorsque cette mesure est la seule 

susceptible d'assurer leur 

conservation.  
 

On peut aussi penser à la Galerie des Rois de Notre-Dame, dont les fragments sont 
conservés au Musée de Cluny. [ DIAPO 39] Mais je préfère vous parler du fac-similé des Noces 
de Cana, déjà étudié par Bruno Latour dans son article sur « la migration de l’aura ». Je rappelle 
que l’œuvre peinte en 1563 par Véronèse, pour orner le réfectoire du monastère San Giorgio 
Maggiore à Venise, est exposée au Musée du Louvre depuis 1798, comme trophée remporté lors 
de la première campagne de 
France en Italie. L'entreprise 
Factum Arte réalisa en 2007 un 
fac-similé numérique de l’œuvre 
en 3D, que le ministère italien de 
la Culture a installée dans le 
réfectoire du monastère, en lieu 
et place de la partie manquante, 
comblant ainsi une lacune 
comme on le ferait en peinture. 
Sans entrer dans le débat des 
spoliations et des restitutions, 
Latour explique dans son article 
que le fac-similé in situ vaut 
mieux que l’original exposé au 
Louvre et que l’aura de l’œuvre 
conservée à Paris a migré à Venise – du musée au monument. Permettez-moi d’approfondir ce 
point pour comprendre les articles 7 et 8 de la Charte, sachant que son article 15 exclut les 
« reconstitutions » et n’autorise que les « anastyloses ». 

 
Je remarque d’abord que le tableau du Louvre et son fac-similé semblent identiques, mais 

n’ont pas la même composition méréologique ni les mêmes propriétés esthétiques, car ils n’ont 
pas le même cadre ni la même histoire. Je m’explique encore – Ils représentent la même scène : 
celle d’un repas de noces, qui est aussi un épisode de la vie religieuse. Ils ont la même référence 
évangélique, mais composent avec leurs milieux d’exposition, 2 œuvres aux propriétés 
radicalement différentes, car ce qui a lieu au Louvre n’est manifestement pas ce que représente le 
tableau. On ne déjeune plus dans la salle des États, tandis que les moines prenaient leur repas 
dans le réfectoire de San Giorgio, suivant le modèle du Christ. Les rapports entre les parties 
mobilières, immobilières et humaines forment des touts à chaque fois différents. Dans le réfectoire 
de San Giorgio, la partie mobilière, c’est-à-dire le tableau, se réfère à une activité à laquelle est 
aussi consacrée sa partie immobilière, tandis que la salle des États ne possède pas cette fonction 
ni les propriétés requises. 

 



LA CHARTE DE VENISE EN QUESTION.S / 20 octobre 2025 

Leveau.p@wanadoo.fr 18 

Ce fait explique que l’original et le fac-similé n’aient pas les mêmes propriétés esthétiques 
et que son aura ait pu « migrer ». Je précise ce point en me référant à nouveau à Goodman. 
[ DIAPO 40] Il remarqua en effet qu’un signe peut posséder ou non la propriété à laquelle il se 
réfère. On dit qu’il l’« exemplifie » dans le 1ier cas et qu’il la « dénote » dans le 2d. Le mot « rouge », 
écrit en rouge, exemplifie cette propriété parce qu’il la possède réellement, tandis qu’il la dénote 
simplement s’il est écrit en bleu. L’exemplification se définit ainsi par la référence et la possession. 
Goodman en distingue 2 types : elle est direct lorsque le signe possède réellement la propriété qu’il 
désigne, mais métaphorique lorsqu’il la possède par analogie. On dit alors qu’il l’« exprime », pour 
distinguer cette relation de la précédente. Le rouge est par exemple une couleur métaphoriquement 
chaude, sanguine – qui 
ressemble au feu et au sang 
– et qui exprime la passion. 
Considérant que les signes 
que nous utilisons dans la vie 
quotidienne ne possèdent 
pas les propriétés qu’ils 
dénotent, alors que c’est le 
cas en esthétique, Goodman 
propose de faire de ces 
relations des « symptômes » 
de l’art. Songeons par 
exemple au Calligramme 
d’Apollinaire, « La colombe 
poignardée et le jet d’eau », 
qui a par exemple la forme 
des objets qu’il désigne. 

 
Il l’exprime et cette relation particulière du signe à sa référence explique que le fac-similé 

des Noces de Cana ait des propriétés esthétiques différentes de l’original, en dépit de leur identité 
apparente. [ DIAPO 41] Sa réplique à San Gorgio exemplifie en effet réellement la scène de la vie 
religieuse à laquelle elle se réfère, car sa partie immobilière, à savoir la salle qui lui sert de cadre, 
accueillit effectivement un repas ascétique sous le regard du Christ – tandis qu’il l’exprimerait 
seulement si on limitait 
l’œuvre à sa partie 
mobilière, c’est-à-dire au 
tableau physique, en la 
séparant abstraitement de 
son milieu au lieu d’intégrer 
celui-ci à sa composition 
méréologique. C’est ce que 
firent les armées 
napoléoniennes lorsqu’elles 
le déposèrent au Louvre, où 
il représente toujours la 
scène de l’Évangile, mais 
n’exemplifie ni n’exprime 
plus sa référence, puisqu’on 
ne dîne plus dans la salle 
des États. Ce cas montre à 
quel point les propriétés esthétiques sont sensibles aux contextes et dépendent finalement de la 
façon dont on compose les objets, c’est-à-dire du cadre qui les segmente. L’œuvre exemplifie ou 
exprime sa référence sur l’île de Venise, où elle fonctionne esthétiquement, mais pas à Paris, où 
elle perd cette propriété esthétique. Ce fait contextuel augmente l’aura du tableau à San Giorgio, 
qui forme un tout avec ses parties immobilières et humaines – dépassant ses limites physiques. Il 
rayonne ainsi et transcende son cadre, qui n’est plus le bois doré qui le sépare de son 
environnement et l’enferme dans l’histoire, comme au Louvre, mais le réfectoire, c’est-à-dire le 
monument dont il est une « partie intégrante », selon l’article 8 de la Charte. 



LA CHARTE DE VENISE EN QUESTION.S / 20 octobre 2025 

Leveau.p@wanadoo.fr 19 

 
[ DIAPO 42] On aurait cependant tort d’en conclure que la muséification des Noces de Cana 

diminue son aura. Elle l’augmente au contraire, car elle ne limite pas sa fortune artistique à celle 
de la République de Venise au 16e siècle, mais l’ouvre sur l’histoire de la France en Europe, du 
18e à nos jours. L’original rayonne à Paris où il témoigne des évènements qui font la « richesse de 
son authenticité » selon le Préambule de la Charte. L’argument de Latour peut se renverser, car 
l’original et son fac-similé transcendent leurs supports, mais de façons différentes – soit dans 
l’espace, soit dans le temps – leur sens et leur composition méréologique s’avérant également 
sensibles au contexte. L’œuvre a en effet plus de parties spatiales à Venise, où elle forme un tout 
avec le réfectoire qu’elle exemplifie – mais moins de parties temporelles, car elle occulte sa 
spoliation et le témoignage du monument. Elle a au contraire plus de parties temporelles à Paris, 
où s’ajoutent celles qui l’ont conduite au Louvre – mais moins de parties spatiales, car elle n’inclut 
plus l’espace et la communauté monastique qu’elle exemplifie à Venise. Le fac-similé de San 
Giorgio sacrifie ainsi la valeur historique de l’œuvre à son esthétique, tandis que l’exposition de 
l’original à Paris sacrifie son fonctionnement esthétique à son authenticité historique. Tous 2 se 
réfèrent au même texte de 
l’Évangile selon Jean, mais 
dans des contextes très 
différents qui changent leur 
composition méréologique, en 
lui ajoutant ou en retranchant 
des parties spatiales ou 
temporelles. On peut appeler 
cette dernière son « sens », 
pour la distinguer de sa 
« signification », c’est-à-dire de 
sa référence, identique dans les 
2 cas. L’original de Paris et le 
fac-similé de Venise ont la 
même référence, mais pas le 
même sens, car leur 
composition méréologique 
diffère à chaque fois. Son sens est esthétique dans le réfectoire de San Gorgio, où le tableau et le 
monument forment un tout qui exemplifie son objet, mais patrimonial dans la salle des États du 
Louvre, où son histoire témoigne des conquêtes napoléoniennes – et pas seulement de la vie du 
Christ. 

 

3.2. Thésée à Venise 
 [ DIAPO 43] Je voudrais maintenant conclure mon exposé par une expérience de pensée, 

consistant à se demander comment les 
Vénitiens réécriraient la Charte si on le 
leur demandait. Imaginons donc, 
suivant l’article 8 de la Charte, que les 
musées finissent par déconstruire avec 
le temps les monuments, au point de 
les remplacer par des fac-similés. Le 
texte autorise en effet à en séparer une 
« partie intégrante », si c’est le seul 
moyen de la conserver. Sachant que 
ce peut être le cas de chacune d’entre 
elles, un monument pourrait être 
entièrement démonté et ses pièces 
détachées être confiées à des musées mieux équipés pour « assurer leur conservation ». 

 



LA CHARTE DE VENISE EN QUESTION.S / 20 octobre 2025 

Leveau.p@wanadoo.fr 20 

[ DIAPO 44] Si on les remplace à chaque fois par un fac-similé, il arrivera un jour où l’édifice 
entier en sera aussi un – Et si un conservateur s’avisait ensuite d’en réassembler les éléments 
épars, on se trouverait dans la 
version hobbienne du Bateau 
de Thésée dont je vais vous 
parler. Il y aurait en effet 2 
monuments : l’un dans son 
environnement initial, qui serait 
un fac-similé ; l’autre composé 
des matériaux d’origine, mais 
déplacé. Ce paradoxe, autorisé 
par l’article 8 de la Charte, 
montre que la frontière entre les 
conceptions occidentales et 
orientales du patrimoine 
culturel n’est pas aussi étanche 
qu’on le croit – C’est du moins 
ce que je voudrais expliquer. 

 
[ DIAPO 45] Je vous rappelle donc la formulation que Plutarque et Hobbes donnèrent du 

problème du Bateau de Thésée, avant d’en proposer une solution. Le héros mythique parti, comme 
vous le savez, à bord d’un navire pour tuer le Minotaure. Appelons [N.1] ce 1e bateau. Certaines 
de ses parties durent être changées lors du voyage, sinon toutes, si bien que l’on peut se demander 
si le navire qui revint au port est le même que celui qui en partit. Appelons [N.2] ce bateau. La 
question est alors de savoir si [N.1] est identique ou égal à [N.2]. Mais ce bateau fut ensuite 
patrimonialisé et exposé dans un musée, c’est-à-dire extrait du milieu marin impropre à sa 
conservation, selon l’article 7 de la Charte. Il acquit alors une fonction commémorative distincte de 
la précédente et fut réaffecté, suivant son article 5. Appelons [N.3] ce nouvel objet, statut ou période 
du Bateau de Thésée. La question que l’on se posait sur [N.1] et [N.2] se repose ainsi sur [N.3] : 
est-ce toujours le même navire ? Peut-on écrire : « [N.1] = [N.2] = [N.3] » ? Ou faut-il écrire : « [N.1] 
≠ [N.2] ≠ [N.3] » ? Dans la suite de l’histoire imaginée par Hobbes, les conservateurs chargés de 
l’entretien du navire 
démontèrent au fil du temps 
toutes les planches altérées 
par le temps pour les 
remplacer par des neuves. 
Mais ils ne les jetèrent pas. Ils 
les entreposèrent dans une 
réserve, puis les remontèrent 
lorsque toutes furent 
changées. Ils composèrent 
ainsi un quatrième bateau 
[N.4] en assemblant les 
planches de [N.2] qui navigua 
vraiment, physiquement 
distinct de [N.3] conservé au 
musée, qui ne vogua jamais. 

 
[ DIAPO 46] La question de ce jeu de bonneteau est alors de savoir où est le bateau de 

Thésée. Existe-t-il encore ? Est-ce [N.1] ou [N.2] ? Sinon [N.3] ou [N.4] ? Sont-ils identiques ou 
différents ? Lequel est authentique ? Est-ce l’un d’eux ou l’ensemble qu’ils forment ? Est-ce leur 
succession dans le temps ? Le Bateau de Thésée est-il un objet spatial ou temporel ? Est-il concret 



LA CHARTE DE VENISE EN QUESTION.S / 20 octobre 2025 

Leveau.p@wanadoo.fr 21 

ou abstrait ? Est-ce un objet 
physique, un endurant ou un 
perdurant, un type ou une 
classe ? Sinon un continuant ? 
Où commence-t-il et où se 
termine-t-il ? De quoi est-il 
composé ? 

 
[ DIAPO 47] Je ne 

prétends pas résoudre 
aujourd’hui ce problème 
métaphysique, mais seulement 
répondre à la question de 
savoir lequel est 
« authentique », en me référant 
à la « Convention pour la 
sauvegarde du patrimoine 
culturel immatériel » adoptée par l’UNESCO en 2003, après celle de 1972 sur « la protection du 
patrimoine naturel et culturel », rétrospectivement qualifié de matériel. On distingue généralement 
ces 2 listes en disant que les monuments historiques et les œuvres d’art sont des biens culturels 
« matériels » (PCM), tandis que les rites et les savoir-faire sont « immatériels » (PCI). Mais ce 
dernier adjectif est équivoque, car les idées et les valeurs sont par exemple immatériels, mais ne 
font pas partie du PCI. Les objets inscrits sur cette liste sont en réalité des « perdurants », c’est-à-
dire des actions ou des processus qui ont des parties temporelles et utilisent ou consomment des 
moyens matériels pour se réaliser – tandis que ceux inscrits au PCM sont des « endurants », c’est-
à-dire des artéfacts qui ont des parties spatiales, auxquelles sont attachées des parties 
temporelles. Leur différence dépend cependant moins de leur composition que de leur mode de 
transmission et de leur identité. Cette dernière est réputée objective dans le cas du PCM, où on 
l’attribue réellement à l’objet conservé dont on tâche de maintenir l’intégrité – tandis qu’elle est 
subjective dans celui du PCI, où c’est celle d’une communauté humaine qui se reconnaît dans une 
pratique qu’elle recrée en 
permanence. L’identité est du 
côté de l’objet dans le 1ier cas, 
où la transmission implique la 
conservation, mais du côté 
des sujets dans le 2de, où la 
transmission est une 
recréation. Les communautés 
humaines sont une « partie 
intégrante » du PCI, selon 
l’expression de la Charte – 
mais pas du PCM dont la 
matière artéfactuelle est 
inorganique. Les 1ieres 
garantissent l’intégrité des 
choses que les 2de 
consomment et celles-ci refabriquent à l’inverse ce que les autres restaurent. La notion de 
« restauration » n’a donc pas de sens dans le PCI, où le patrimoine ne peut être transmis qu’en 
étant recréé et non « conservé ». Le PCI est en ce sens l’image en miroir du PCM : on conserve 
l’un, mais on « sauvegarde » l’autre, dont le support matériel est contingent. 

 
[ DIAPO 48] Je crois que ces distinctions permettent de répondre au problème de 

l’authenticité du Bateau de Thésée. Il semble en effet que les 2 navires patrimonialisés – [N.3] qui 
sert toujours aux rites commémoratifs et [N.4] qui fut démonté puis remonté – soient des 
patrimoines radicalement différents. Le navire [N.3] est un consommable qui sert à accomplir une 
cérémonie : c’est le moyen matériel d’une activité qui ne l’est pas elle-même, c’est-à-dire une 
« partie intégrante » d’un PCI, si le rite commémoratif est inscrit sur cette liste. Le bateau [N.4] 



LA CHARTE DE VENISE EN QUESTION.S / 20 octobre 2025 

Leveau.p@wanadoo.fr 22 

n’est en revanche ni un consommable ni la partie d’un tout, mais un bien à part entière que ses 
héritiers ont extrait de son milieu d’origine pour garantir son intégrité matérielle, suivant l’article 8 
de la Charte. C’est un « monument historique » que l’on pourrait inscrire à ce titre sur la liste du 
PCM. En dépit de leur identité apparente, [N.3] et [N.4] sont donc très différents – le 3e étant 
paradoxalement le fac-similé du 
suivant. Si l’on se souvient que 
le concept d’authenticité ne 
s’applique qu’au PCM, selon 
l’UNESCO, il faut en conclure 
que le seul bien qui puisse l’être 
est [N.4]. L’évaluation de son 
degré d’authenticité 
demanderait un examen 
approfondi, selon les articles 2 et 
11 de la Charte – basée sur une 
documentation elle-même 
authentique, suivant ses articles 
9 et 16. Mais il n’y a, en tout cas, 
qu’une solution à ce problème. 

 
[ DIAPO 49] Permettez-moi maintenant de quitter Athènes et de revenir à Venise pour poser 

enfin la question de savoir comment les Vénitiens réécriraient la Charte, si on le leur demandait. 
Je ne sais évidemment pas ; mais j’ai cru comprendre qu’ils luttaient contre le « surtourisme » qui 
les empêche de vivre. Le PCM dans lequel baigne leur ville les conduit à déserter leur lagune, 
envahie de touristes… Les 2 Conventions de l’UNESCO que j’ai évoquées fournissent cependant 
2 solutions pour régler ce problème – l’aporie sur laquelle je conclurai étant qu’elles sont également 
inacceptables. Permettez-moi de les formuler pour alimenter le débat sur la réécriture de la Charte. 
Suivant celle sur le PCI, on pourrait admettre que le mode de vie des Vénitiens fasse « partie 
intégrante » du patrimoine de leur ville. Ses monuments seraient alors inséparables de leur identité, 
que la Convention impose de sauvegarder en priorité. Mais l’intégration de leur mode de vie au 
patrimoine culturel de la ville aurait pour conséquence de changer la qualification de ses 
monuments, qui ne seraient plus conservés comme PCM, mais sauvegardés comme 
consommables d’un PCI. La différence entre ces 2 patrimoines tient en effet au statut des 
communautés humaines, qui sont exclues de la composition méréologique du PCM, mais incluses 
dans celle du PCI. Suivant la Convention sur le PCM, on pourrait à l’inverse suggérer aux Vénitiens 
de construire un fac-similé de leur ville – à l’instar du Bateau de Thésée – et de s’y installer, ce qui 
est évidemment absurde, mais autorisé par la Charte de Venise qui admet que les communautés 
humaines ne sont pas des « parties intégrantes » de ce type de patrimoine. Ils abandonneraient 
alors aux touristes leurs monuments historiques muséifiés, pour sauvegarder leur mode de vie et 
l’on peut imaginer que l’aura de 
leur ville migre avec eux, 
comme celles de Noces de 
Cana à San Gorgio ou celle du 
Bateau de Thésée au musée. 
Ces 2 solutions sont cependant 
inacceptables et l’aporie sur 
laquelle je conclus mon propos 
vise à montrer que le problème 
posé par la révision de la 
Charte consiste à intégrer dans 
la composition méréologique 
des monuments le « 5ième C » 
des Communautés, promu par 
l’UNESCO, sans effacer la 
frontière entre le PCM et le PCI 
– ce qui paraît difficile.  

 



LA CHARTE DE VENISE EN QUESTION.S / 20 octobre 2025 

Leveau.p@wanadoo.fr 23 

Conclusion 
[ DIAPO 50] Cette conclusion est volontairement aporétique, puisqu’il s’agit de réfléchir à 

« l’adaptation des principes de la restauration aux enjeux du 21ème siècle », non de proposer une 
nouvelle théorie. Je termine en rappelant seulement que j’ai voulu montrer qu’une approche 
« méréologique » des monuments permet de formuler les problèmes que pose la révision de la 
Charte. J’ai commenté son Préambule et différents articles pour attirer votre attention sur les 
notions de « tout » et de « partie », qui posent la question de la segmentation des objets, c’est-à-
dire des limites des monuments historiques et de leur « composition méréologique ». J’ai aussi 
tâché de montrer par 3 études de cas qu’un patrimoine peut : 

  
▪ avoir des parties, non seulement spatiales et temporelles, mais aussi humaines ; puis que… 
▪ son sens dépend de leur arrangement, c’est-à-dire de sa composition méréologique et… 
▪ qu’il peut partager avec d’autres objets certaines de ses parties ou coïncider avec eux. 

 
L’approche méréologique des monuments permet ainsi de comprendre, 

 

• premièrement, le fonctionnement sémiotique des monuments historiques ; 

• deuxièmement, la nature et la valeur des fac-similés ;  

• troisièmement, la distinction du PCM et du PCI ainsi que leurs relations.  
 
Considérant que cette approche est 

aussi celle de la Charte, j’en conclus que 
ses outils conceptuels permettent de 
cerner ses lacunes et peut-être de les 
combler. Je vous laisse y réfléchir et clos 
simplement mon propos par une 
remarque historique qui ouvre 3 pistes de 
réflexion. 

 
Il semble en effet que l’UNESCO ait 

changé de paradigme au 21e siècle et que 
le courant « historiciste » – qui inventa le 
patrimoine au 19e – est aujourd’hui 
supplanté par celui de la « durabilité », qui 
devint le terme clef des appels à projets après le Sommet de la Terre à Rio en 1992. Les 
monuments historiques et le patrimoine culturel sont aujourd’hui des « ressources », à gérer dans 
le paradigme du développement économiquement durable des sociétés – et pas seulement des 
« témoins » de l’histoire. Je renvoie sur ce point à la « Convention-Cadre du Conseil de l’Europe 
sur la valeur du patrimoine culturel pour la société » de 2008 et aux « 5C » qui définissent les 
objectifs stratégiques du Patrimoine mondial depuis 2002 (« Crédibilité, Conservation, Capacités, 
Communication et Communautés »). L’intégration des monuments historiques à ce nouveau 
paradigme scientifique – préparé au 20e siècle par le « conservationnisme » américain – oblige à 
combler les lacunes de la Charte que j’ai pointées. Mais elle présente aussi un risque systémique 
pour leur conservation et le maintien des frontières entre le PCI et le PCM. 

 
En espérant que les outils qu’elle 

nous lègue permettent de répondre aux 
problèmes qu’elle pose – concernant les 
reconstitutions intégrales, les 
communautés patrimoniales et l’économie 
du patrimoine – je reste à votre disposition 
pour y réfléchir et vous remercie pour votre 
attention. 

 
[ DIAPO 51]  

 



LA CHARTE DE VENISE EN QUESTION.S / 20 octobre 2025 

Leveau.p@wanadoo.fr 24 

BIBLIOGRAPHIE 
AFNOR : EN 15898 – Principaux termes généraux et définitions, CEN/TC 346 « Méthode générale et 

terminologie », WG1, 2018. 
BENOVSKY, Jiri : Le puzzle philosophique, III, Paris, Itaque, 2010, p. 73-89. 
BRANDI, Cesare : Théorie de la restauration, Allia, Paris, 2021. 
BUCCHIONI, Guillaume (2016), « Méréologie (A) », Encyclopédie philosophique, 2016, en ligne. 
CE : Convention-Cadre du Conseil de l’Europe sur la valeur du patrimoine culturel pour la société, Faro, 

2005. 
CHASTEL, André et BABELON, Jean Pierre : La notion de patrimoine, Liana Levi, Paris, 1980. 
CHOAY Françoise : L’allégorie du patrimoine, Seuil, Paris, 1992. 

- « Sept propositions sur le concept d'authenticité et son usage dans les pratiques du patrimoine 
historique », Conférence de Nara sur l’authenticité. Compte-rendu, UNESCO, 1995, p. 101-120. 

- Pour une anthropologie de l'espace, Seuil, Paris, 2009, p. 122-127 et 255-258. 
COMETTI, Jean-Pierre : Conserver / Restaurer. L'œuvre d'art à l'époque de sa préservation technique, 

Gallimard, Paris, 2016. 
DANTO Artur : Ce qu’est l’art, 2, « Restauration et signification », Question théorique, 2013, p. 75-99. 
DAVALLON Jean : Le don du patrimoine, Hermès-Lavoisier, Paris, 2009. 
DECLOT Alexandre : « Le tropisme esthétique », Des propriétés esthétiques, Paris, Collège de France, 

2023. 
DRAPEAU VIEIRA CONTIM, Filipe : « Identité (A) », Encyclopédie philosophique, 2016, en ligne. 
GENETTE, Gérard :  L'œuvre de l'art, Seuil, Paris, 2010. 
GOODMAN, Nelson : Les Langages de l'art, Hachette, Paris, 2011.  

- « L’art en action », Les Cahiers du Musée national d'art moderne, n° 41, Paris, Centre Georges-
Pompidou, 1992. 

HARTOG François : Régimes d’historicité, Seuil, Paris, 2003. 
ICOM : ISO 21127 : Information et documentation – Une ontologie de référence pour l’échange 

d’informations du patrimoine culturel, CIDOC-CRM, 2024. 
ICOMOS : Charte internationale sur la conservation et la restauration des monuments et des sites, 

Venise, 1964. 
INWAGEN, Peter Van : Des êtres matériels, Itaque, Paris, 2019. 
LATOUR, Bruno et LOWE, Adam : « La migration de l’aura ou comment explorer un original par le 

biais de ses fac-similés », Intermédialités / Intermediality, N°17, 2011, p. 173–191. 
LENIAUD Jean-Michel : Viollet-Le-Duc ou les délires du système, Mengès, Paris, 1994. 

- L’utopie française, Mengès, Paris, 1992, p. 1-8. 
LEVEAU Pierre : L’institution de la conservation du patrimoine dans l’Entre-Deux-Guerres, OCIM, 2017. 
LIVET Pierre et NEF Frédéric : Les êtres sociaux. Processus et virtualité, Paris, Hermann, 2009. 
LOWENTHAL David : « La fabrication d’un heritage », Patrimoine et modernité, p. 107-127. 

- The Past is a Foreign Country, Cambridge University Press, New York, 1985. 
NORA Pierre : Les lieux de mémoire, Présentation, Gallimard, Paris, 1984. 
OIM : Traité de la conservation des monuments d'art et d'histoire, IICI-OIM, Paris, 1933. 
PEIRCE, Charles S. : Écrits sur le signe, Point, Paris, 2017. 
POUIVET Roger : Du mode d’existence de Notre-Dame, Cerf, 2022. 

Esthétique et logique, Mardaga, Paris, 1997. 
L’ontologie de l’œuvre d’art, Vrin, Paris, 2010. 

POULOT Dominique : Musée, nation, patrimoine, 1789-1815, Gallimard, Paris, 1997. 
QUINE, Willard Van Orman : Relativité de l'ontologie et autres essais, Aubier, Paris, 2008. 
TAILLARD, Antoine : « Composition matérielle (A) », Encyclopédie philosophique, 2022, en ligne. 
UNESCO : Convention concernant la protection du patrimoine mondial culturel et naturel, Paris, 1972. 

- Document de Nara sur l'authenticité, Nara, Japon, 1994, Annexe I et II. 
- « Déclaration universelle de l'UNESCO sur la diversité culturelle », Actes de la 31e session de 

conférence Générale de l'UNESCO, Paris, 2001. 
- Convention pour la sauvegarde du patrimoine immatériel, Paris, 2003. 
- Décisions adoptées lors de la 31e session du Comité du patrimoine mondial, décision : 31 com 

13b, Christchurch, 2007, WHC-07/31.COM/24, p. 218. 
- Trousse d’information sur le patrimoine mondial, Centre du patrimoine mondial, Paris, 2008. 

VIOLLET-LE-DUC Emmanuel : « Restauration », Dictionnaire raisonné de l’architecture française du 
XIe au XVIe siècle, T.8, Paris, Bance et Morel, 1854. 

TRIPP Gertrude : « Zur Charta von Venedig », Carte, risoluzioni e documenti per la conservazione ed il 
restauro, Pacini editore, Pisa, 2006, p. 39-43.  



LA CHARTE DE VENISE EN QUESTION.S / 20 octobre 2025 

Leveau.p@wanadoo.fr 25 

Contact 
Pierre Leveau (« leveau.p@wanadoo.fr ») est docteur en philosophie, 
qualifié aux 17e et 72e sections du CNU. Il a soutenu en 2012 une thèse 
de doctorat sur l’épistémologie de la conservation-restauration du 
patrimoine culturel et a publié une vingtaine d’articles sur le sujet dans 
des revues spécialisées. L’Office de communication et d’information 
muséale (OCIM) a édité en 2017 la partie historique de son travail, 
sous le titre « L’institution de la conservation du patrimoine culturel 
dans l’Entre-Deux-Guerres ». Professeur agrégé de philosophie, il 
enseigne au lycée et intervient régulièrement à l’École supérieure d’art 
d’Avignon (ESAA) ainsi qu’au département des restaurateurs de 
l’Institut national du patrimoine (INP). Il participe actuellement aux 
travaux du groupe de recherche GoodAct de l’Université de Strasbourg 
sur l’activation artistique (ITI-CREAA), après avoir été membre de 
l’Équipe d’accueil Histoire culturelle et sociale des arts de l’Université 
de Paris-1 en 2013 (EA-HiCSA/CRBC), puis partenaire associé aux 
recherches du Centre Gilles Gaston Granger d’Aix-Marseille Université 
à partir de 2016 (CGGG, UMR 7304). Il publiera prochainement la 
partie philosophique de sa thèse sur l’épistémologie et l’ontologie 
sociale du patrimoine culturel matériel et immatériel (PCM/PCI). 
 

Publications : https://univ-amu.academia.edu/LEVEAUPierre 
 

2025 « Activer le patrimoine culturel : le cas de La joconde », Les arts en action. L’activation 
esthétique à partir de Nelson Goodman, PUR, Rennes, p. 63-75. 

2024 « Sauvegarder l’expérience esthétique : le cas de La Joconde », Pistes, revue de philosophie 
contemporaine, Vrin, Paris, p. 105-124. 

2023 « The Next Rembrandt et le problème du style dans la création des œuvres numériques », 
Lettre d'information sur le numérique éducatif, Éduscol, DNE-TN3, Vol 24 [En ligne]. 

2022 « Gertrude Tripp et la question de la place des femmes en conservation-restauration », 
Conversaciones, N°14, p. 176-210 [En ligne]. 

2021 « La création d’un titre protégé de "conservateur-restaurateur" : genèse d’un projet centenaire », 
Journée d'étude FFCR/INP, 14 octobre 2021, Paris [Youtube]. 

2020 « Raisonner sur des images. Restaurer la Sainte-Anne », Images Re-vues, N°19, Images 
scientifiques / images artistiques : croisements méthodologiques [En ligne]. 

2019 « Sapere aude : une défense de l’enseignement de la conservation-restauration au XXIe 
siècle », ARAAFU CRBC, N°35, p.23-32 [En ligne]. 

2018 « L’ontologie sociale du patrimoine : Lascaux et le problème du temps », Nouvelle revue 
d'esthétique, N° 21, La philosophie du patrimoine en question, PUF [En ligne]. 

2017 « Épistémologie de la conservation-restauration : définition, méthode et objectifs », Actes du 
6e colloque international de l’ARAAFU, ARAAFU, Paris. 

2016 « Métiers d’art liés à la restauration et professionnels de la conservation-restauration », In Situ, 
Revue des patrimoines, N°30, Au regard des métiers du patrimoine [En ligne]. 

2015 « La querelle des vernis et le différend des sciences et des lettres », Synergies Royaume-Uni 
et Irlande, N°7, p. 57-69 [En ligne]. 

2014 « Le souvenir de la Grande Guerre dans les réseaux de conservation de l'Entre-Deux-Guerres : 
une préhistoire du Bouclier Bleu », In Situ, Revue des patrimoines, n° 23, Le patrimoine et la 
Grande Guerre [En ligne]. 

2013 « La modélisation dans le champ de la conservation : méthodes, problèmes et enjeux », 
Conservation-Restauration des Biens Culturels, n° 31, p. 27-34. 

2012 « Restaurer l'invisible : un éclairage philosophique », Journées d’étude internationales APROA-
BRK, Agence du patrimoine de Flandre, p. 11-16. 

2011 « Le problème de l'apolitique de la conservation du patrimoine », Conservation-Restauration 
des Biens Culturels, n° 29, p. 5-26. 

2010 « Restauration et traduction : une question de philosophie », CeROArt, n°6, [En ligne]. 
2009 « Le problème de l'ontologie de la conservation du patrimoine », Conservation-Restauration des 

Biens Culturels, n°27, p. 3-20. 
2008 « Le problème de l'historiographie de la conservation du patrimoine », Conservation-

Restauration des Biens Culturels, n° 26, p. 3-21. 
2007 « L'évolution du concept de restauration au XIX° et XX° siècle », Conservation-Restauration 

des Biens Culturels, n° 25, 2007, p. 3-11. 

https://univ-amu.academia.edu/LEVEAUPierre

	Introduction
	1.1. La filiation inversée
	1.2. La requalification sociale

	Conclusion partielle 1
	2.1. Les monuments historiques
	2.2. La richesse de l’authenticité

	Conclusion partielle 2
	3.1. Le tout et les parties
	3.2. Thésée à Venise

	Conclusion
	BIBLIOGRAPHIE
	Contact


